
Духовно-нравственные и социокультурные аспекты развития общества 350 

Процесс феминизации затронул многие сферы жизнедеятельности социума, включая 
науку. Однако женщины по-прежнему недостаточно представлены на высоких пози-
циях. Основные задачи современного феминизма включают борьбу за равные права, 
признание значимости традиционных женских ролей и повышение статуса женских 
профессий. Феминистская мысль важна для понимания культурных и социальных 
проблем, связанных с положением женщин, и требует внимания со стороны общест-
ва и государства для решения актуальных вопросов гендерного равенства. 

Ли т е р а т у р а  
1. Гуревич, П. С. Мужчина и женщина в современном изменяющемся мире / П. С. Гуревич // 

Мир психологии. – 2006. – № 1. – С. 268–277. 
2. Пушкарева, Л. Н. Гендерный анализ и его применение к изучению истории культуры /  

Л. Н. Пушкарева // Отечественная история. – 1999. – № 1. – С. 19–29.     
3. Стебунова, Е. И. Гендерная проблематика в философской традиции / Е. И. Стебунова //  

Вопросы философии. – 2009. – № 11. – С. 78–90. 
4. Бовуар, С. де. Второй пол / С. де Бовуар ; пер. с фр. И. Малаховой, Е. Орловой, А. Сабашни-

ковой. – СПб. : Азбука ; Азбука-Аттикус, 2019. – 928 с. – (Новый культурный код). 
5. Бурова, С. Н. Гендерные исследования в Беларуси: история, социальный контекст, персоны / 

С. Н. Бурова // Журнал Белорусского государственного университета. Социология. – 2018. – 
№ 1. – С. 161–168. 

УДК 281.93(476) 

ВКЛАД ДУХОВНЫХ ПРАВОСЛАВНЫХ ПРОСВЕТИТЕЛЕЙ  
XVII ВЕКА В ФОРМИРОВАНИЕ ЕДИНОГО 

ВОСТОЧНОСЛАВЯНСКОГО КУЛЬТУРНОГО ПРОСТРАНСТВА 
А. Д. Котова 

Учреждение образования «Гомельский государственный технический 
 университет имени П. О. Сухого», Республика Беларусь 

Научный руководитель И. А. Грищенко 

Освещена проблема формирования единого духовного культурного пространства и со-
хранения национальной идентичности у восточных славян на примере деятельности духов-
ных просветителей XVII в.  

Ключевые слова: Киево-Могилянская академия, Исаия Копинский, братья Лаврентий 
и Стефан Зизании, Мелетий Смотрицкий, Симеон Полоцкий. 

CONTRIBUTION OF SPIRITUAL ORTHODOX EDUCATORS  
OF THE 17TH CENTURY TO THE FORMATION OF A SINGLE 

EAST SLAVIC CULTURAL SPACE 
A. D. Kotova 

Sukhoi State Technical University of Gomel, Republic of Belarus 

Science supervisor I. A. Grishchenko 

The article is devoted to the problem of forming a single spiritual cultural space and preserv-
ing national identity among the Eastern Slavs using the example of the activities of spiritual 
enlighteners of the 17th century. 

Keywords: Kiev-Mohyla Academy, Isaiah Kopinsky, brothers Laurentiy and Stefan Zizaniy, 
Meletius Smotritsky, Simeon Polotsky. 



Секция X 351

В XVII в. в Речи Посполитой православные просветители оказали большое влия-
ние на развитие единого восточнославянского культурного пространства. В сложных 
условиях этно-конфессиональных противоречий они выступали за сохранение духов-
ных традиций и развитие национального самосознания восточных славян.  

После заключения Брестской унии в 1596 г. Православная церковь в границах 
Речи Посполитой оказалась вне закона. Восстановление православной иерархии  
в 1620 г. поставило православных белорусов и украинцев перед рядом сложных за-
дач, одной из которых было развитие системы духовного образования. Это позволи-
ло бы сформировать просвещенную элиту, способную противостоять католической 
экспансии и протестантскому влиянию в отношении восточных славян православно-
го вероисповедания.  

Киевский митрополит Исаия Копинский, как и его предшественник митрополит 
Иов Борецкий, готов был перейти под покровительство Москвы, поскольку первые 
Киевские митрополиты в Речи Посполитой не были признаны польским правитель-
ством. Главное произведение митрополита Исаии – «Духовная лествица». Ее цен-
тральная идея заключалась в утверждении, что в основе всякого греха лежит неве-
жество и одержимость, а началом добра всегда были разум и знания. Белорусский 
теолог выделял две сферы знания – внешнюю и духовную, при этом они не противо-
поставлялись, а дополняли друг друга [1, с. 102]. Митрополит Исаия Копинский  
и его приемник на киевской кафедре митрополит Петр Могила были преданы право-
славной вере и боролись за ее сохранение. Однако вопреки общим целям у них су-
ществовали различия в понимании того, как нужно укреплять и защищать правосла-
вие. Митрополит Исаия держался славяно-греческого вектора в просвещении, 
митрополит Петр был западником. Именно поэтому между ними возникали кон-
фликты.  

Особое место в это время занимает основанная митрополитом  Петром Могилой 
Киево-Могилянская академия. Преподавателями академии являлись блистательные 
педагоги, ученые, сконцентрировавшие свои усилия на развитии логического мышле-
ния и ораторского мастерства. Изначально митрополит Петр Могила подчинил себе 
киевское Братское училище, объединив его с духовным училищем при Киево-
Печерской лавре. Братское и лаврское училища были ориентированы на славяно-
греческую духовную традицию. После объединения их в «духовную коллегию» (бу-
дущую академию) митрополит Петр за основу обучения взял программу иезуитских 
школ. До сих пор спорны мотивы устроителей будущей Киево-Могилянской акаде-
мии: или освоение православными западной учености было необходимо для их проти-
востояния католикам и протестантам, или это была попытка все-таки латинизировать 
систему образования в православных школах. Так или иначе, в учебном заведении 
Петра Могилы православного шляхтича учили ровно тому, чему был научен польский 
шляхтич, закончивший одну из многочисленных иезуитских коллегий [2]. В Киево-
Могилянской академии обучение велось на латинском языке. Преподавали гумани-
тарные науки, математику, астрономию, физику. До конца XVII в. богословие не пре-
подавалось как особая дисциплина – отдельные богословские темы входили в курс 
философии [3, с. 54]. При всей неоднозначности фигуры митрополита Петра Могилы, 
учебное заведение, им организованное, дало православной церкви высокообразован-
ных, талантливых богословов и церковных деятелей, некоторые из которых причисле-
ны к лику святых Русской Православной Церкви (св. Димитрий Туптало – митрополит 
Ростовский, св. Иоанн Максимович – митрополит Тобольский, св. Иннокентий Куль-
чицкий – митрополит Иркутский, св. Арсений Мациевич – митрополит Ростовский, 
св. Георгий Конисский – архиепископ Могилевский). Выходцы из Киево-Могилян-



Духовно-нравственные и социокультурные аспекты развития общества 352 

ской академии активно участвовали в развитии духовного образования в России,  
некоторые стали сподвижниками реформ Петра I (митрополит Стефан Яворский, ар-
хиепископ Феофан Прокопович). Их опыт контактов с западноевропейской ученостью 
на рубеже XVII–XVIII вв. окажется актуальным для России. Однако восточные славя-
не столкнулись с рядом проблем. Русские реформаторы с XVII в. должны были выби-
рать между западной и греческой ученостью. Творчески сочетать обе эти традиции 
русские пока не были готовы. Не особенно преуспели в этом и белорусы с украинца-
ми, переняв для своих школ западную схоластику. Показательно, что в Москве крайне 
настороженно относились к книгам «литовской печати». Реформация и нажим иезуи-
тов дали повод усомниться в православности многих выходцев из Западной Руси  
(Симеон Полоцкий, Лаврентий Зизаний, Кирилл Транквиллион). В их трудах действи-
тельно ощущается латинский тип мышления. «Венец веры» Симеона Полоцкого со-
вершенно справедливо критиковал Епифаний Славинецкий, указывая, что в основу 
был положен католический символ веры [4, с. 345] Поэтому в начале 80-х гг. XVII в.  
в России верх взяла греческая ученость: Славяно-греко-латинская академию (1687 г.) 
возглавили греки братья Софроний и Иоаникий Лихуды. 

Однако, несмотря на богословские споры, Петр I обучался грамоте по букварю 
Симеона Полоцкого (в миру Самуил Гаврилович Петровский-Ситнианович), являв-
шегося также выпускником Киево-Могилянской академии. Его «Букварь» (1679 г.) 
содержал алфавит, упражнения для чтения, материалы по стихосложению, священ-
ные тексты [5, с. 127]. Симеон Полоцкий был близок к царю Алексею Михайловичу, 
обучая его старших детей, он являлся сторонником объединения западных восточно-
славянских земель с Россией [5, с. 124]. 

Яркими деятелями просвещения XVII в. были братья Стефан и Лаврентий Зиза-
нии. Стефан Зизаний – талантливый оратор, автор богословский и полемических сочи-
нений («Катахезис», «Казанье Святого Кирилла»). Он великолепно знал греческий, 
польский, старобелорусский и церковнославянский языки. Стефан Зизаний полемизи-
ровал с католиками, с польскими властями, осуждая политику окатоличивания и поло-
низации восточных славян. Досталось критики и православным церковным иерархам  
за то, что они, игнорируя роль духовных лидеров народа, руководствуясь корыстью, пе-
реходят в унию, увлекая за собой паству. Лаврентий Зизаний, как и его брат, занимался 
просветительской и педагогической деятельность, преподавал во Львовской и Брест-
ской братских школах. В 1596 г. он напечатал «Азбуку», в которую вошли произведе-
ния Стефана Зизания под общим названием «Изложение о православной вере» [5, с. 54]. 
Основной задачей Л. Зизания было обучение детей не только церковнославянскому, но 
и родному языку. Чтобы «Азбука» лучше воспринималась учениками, в нее были вклю-
чены красивые и емкие заставки, инициалы (заглавные буквы). Возможно, для печати 
были использованы доски виленской типографии, к работе которой был причастен пер-
вопечатник Франциск Скорина [5, с. 56].  

Еще одним выдающимся педагогом, полемистом, ученым и церковным деятелем 
был Мелетий Смотрицкий. Первоначальное образование он получил в православной 
школе в Остроге, а позже поступил на философский факультет Виленской иезуитской 
академии. М. Смотрицкий выступал против Брестской церковной унии. Он был ректо-
ром Киевской братской школы, потом, переехав в Вильно и вступив в Троицкое право-
славное братство, работал ректором местной школы. Там он преподавал латинский, 
греческий языки, а также философию, риторику. Превосходная «Грамматіки славенския 
правилное Сvнтагма» Мелетия Смотрицкого вышла в свет в 1619 г. в Илье. На два века 
«Грамматика» Смотрицкого станет самым популярным учебником в России. Автор 
проявил себя талантливым методистом. Он установил систему падежей, свойственных 



Секция X 353

славянским языкам, использовал множество примеров, облегчающих понимание учеб-
ного материала, и ввел раздел стихосложения [5, с. 68]. Сочинение Мелетия Смотриц-
кого «Фринос», написанный в защиту православия, – шедевр полемической литературы 
и тем горше для православных факт перехода М. Смотрицкого в унию.   

Таким образом, можно сделать вывод о существенной и многогранной роли 
православных просветителей XVII в. в формирование единого восточнославянского 
культурного пространства. В это время произошла открытая встреча восточносла-
вянской православной культурной традиции с западной. Несмотря на противоречи-
вость полученного опыта (усиление схоластики, оторванность киевского богословия 
от святоотеческих православных корней), деятельность восточнославянских просве-
тителей способствовала укреплению духовных и культурных связей белорусского, 
украинского и русского народов.  

Ли т е р а т у р а  
1. Яскевіч, А. Падзвіжнікі і іх святыні: Духоўная культура старажытнай Беларусі / А. Яскевіч. –

Минск : Полымя, 2001. – 368 с. 
2. Самая странная отечественная школа: как и чему учили в Киево-Могилянской академии. – URL: 

https://pikabu.ru/story/samaya_strannaya_otechestvennaya_shkola_kak_i_chemu_uchili_v_kievomogily
anskoy_akademii_8328104 (дата обращения: 09.03.2025). 

3. Флоровский, Г. Пути русского богословия / протоирей Георгий Флоровский. – Минск :  
Изд-во Белорус. экзархата, 2006. – 608 с. 

4. Знаменский, П. В. Руководство к русской церковной истории / П. В. Знаменский. – Минск : 
Изд-во Белорус. экзархата, 2005. – 575 с. 

5. Батвіннік, М. Б. Азбука на ўсе часы / М. Б. Батвіннік. – Минск : Бел. навука, 2003. – 288 с. 

УДК 94(476)"1920–1930" 

ПРОЦЕСС БЕЛОРУСИЗАЦИИ 1920-х годов:  
ЦЕЛИ И РЕЗУЛЬТАТЫ 

П. А. Головко 
Учреждение образования «Гомельский государственный технический 

университет имени П. О. Сухого», Республика Беларусь 

Научный руководитель И. А. Грищенко 

Проведен анализ политики белорусизации 1920-х гг. Рассмотрены цели и результаты 
белорусизации и ее влияние на культурное развитие Беларуси. 

Ключевые слова: белорусизация, БССР, национальная политика большевиков, бело-
русская культура 1920-х гг. 

THE PROCESS OF BELARUSIZATION IN THE 1920S:  
GOALS AND RESULTS 

P. A. Golovko 
Sukhoi State Technical University of Gomel, Republic of Belarus 

Science supervisor I. A. Grishchenko 

The article is devoted to the analysis of the policy of Belarusization of the 1920s. The goals 
and results of Belarusization and its impact on the cultural development of Belarus are considered. 

Keywords: belarusization, BSSR, national policy of the bolsheviks, belarusian culture  
of the 1920s. 


